

# POLEMIK AL-ASMÂ AL-HUSNÂ DALAM AL-QUR`AN (Dimensi Feminin dan Maskulin)

### Ahmad Alwan Hilmi

Universitas PTIQ Jakarta, Indonesia, payoneofficialstore@gmail.com

### **Abstrak**

Tujuan penelitian ini adalah mendeskripsikan dualitas yang ada pada *al-asmâ al-husnâ* bertentangan satu dengan yang lain. Seperti sifat al-Qâbidh (Maha Menyempitkan) namun juga al-Bâsith (Maha Meluaskan), al-Khâfidh (Maha Merendahkan) paradoks dengan ar-Râfi' (Maha Meninggikan). Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan deskriptif-analisis dengan menjelaskan secara utuh terkait al-asmâ al-husnâ. Kemudian menganalisa dengan menggunakan metode maudhû'i, mengumpulkan ayat-ayat yang berkaitan dengan al-asmâ al-husnâ menghubungkan antara ayat satu dengan lainnya dengan korelasi yang bersifat komprehensif. Setelah itu, penulis mencari makna dari masing-masing al-asmâ alhusnâ. Hasil dari penelitian ini adalah bahwa di dalam periodisasi pewahyuan yang pewahyuan al-Qur`an menggunakan teori dalam Allah lebih menginformasikan atau mengunggulkan sifat jamâliyah-Nya dibanding sifat jalâliyah. Hal tersebut secara umum dapat diselesaikan dengan cara memahami sifat-sifat Allah tidaklah bertentangan satu dengan yang lainnya, namun saling melengkapi. Sifat kasih sayang (ar-rahmân) dan sifat (al-muntaqim) Allah tidak bertentangan, tetapi saling mendukung, sehingga, jika terkadang terlihat bertentangan dalam sudut pandang manusia yang terbatas, namun dalam pandangan yang lebih luas, kedua sifat tersebut saling berpadu dan harmonis dalam keagungan Allah. Al-asmâ al-husnâ terlihat paradoks karena pemahaman manusia masih bersifat parsial, belum menyeluruh. Bukan sifat-sifat Allah yang bertentangan, namun pemahaman manusia terhadap Allah yang bersifat parsial. Akibatnya seolah-olah ada paradoks di dalam nama-nama-Nya.

Kata Kunci: Al-Asmâ al-Husnâ, Paradoks, Al-Qur`an

### **Abstract**

The purpose of this study is to describe the duality that exists in al-asmâ al-husnâ which contradicts one another. Such as the nature of al-Qâbidh (The Most Narrowing) but also al-Bâsith (The Most Expanding), al-Khâfidh (The Most Humbling) paradox with ar-Râfî' (The Most Elevating). This study uses a qualitative method with descriptive-analysis by explaining in full about al-asmâ al-husnâ. Then analyze it using the maudhû'i method, namely collecting verses related to al-asmâ al-husnâ and connecting one verse to another with a comprehensive correlation. After that, the author looks for the meaning of each al-asmâ al-husnâ. The results of this study are that in the periodization of revelation using the theory of revelation in the Qur'an, Allah informs or emphasizes more on His jamâliyah attributes than on His jalâliyah attributes. This can generally be resolved by understanding that the attributes of Allah are not contradictory to one another, but complementary. The attributes of compassion (ar-raḥmân) and the attributes (al-muntaqim) of Allah are not contradictory, but mutually supportive, so that, if sometimes

they appear contradictory from a limited human perspective, but in a broader view, the two attributes are combined and harmonious in the greatness of Allah. Al-asmâ al-husnâ seems paradoxical because human understanding is still partial, not comprehensive. It is not the attributes of Allah that are contradictory, but human understanding of Allah is partial. As a result, it seems as if there is a paradox in His names.

Keyword: -Asmâ al-Husnâ, Paradox, Al-Qur'an

URL: http://jurnalptiq.com/index.php/mumtaz https://doi.org/10.36671/mumtaz.v8i2

# A. PENDAHULUAN

Salah satu cara terbaik mengenal Allah adalah melalui pengenalan *al-asmâ al-husnâ*. Tingginya kedudukan pengetahuan mengenai *al-asmâ al-husnâ*, karena ia merupakan tujuan utama diciptakannya manusia dan perwujudan eksistensi-Nya.¹ Ibnu Taimiyah menjelaskan "ayat di dalam al-Qur'an yang menyebutkan nama-nama, sifat dan perbuatan Allah jumlahnya sangat banyak. Apalagi jika dibandingkan dengan penyebutan tentang makanan, minuman dan pernikahan di dalam surga."² *Al-asmâ al-husnâ* sendiri diambil dari dua kata. *Pertama, Asmâ* merupakan bentuk *jama*' dari *ismun*, yang berarti nama. Sedangkan kata kedua *husnâ* bentuk *mashdar* dari kata *al-Aḥsân* yang mempunyai arti bagus atau baik.³ Ada juga yang berpandangan bahwa *al-asmâ al-husnâ* itu merupakan nama-nama Allah yang Agung dan terbaik, yang sesuai dengan sifat Allah yang berjumlah 99 nama.⁴

Pada dasarnya nama-nama dalam *al-asmâ al-husnâ* jumlahnya sangat banyak. Ada tiga perspektif ulama mengenai jumlah *al-asmâ al-husnâ*. *Pertama*, ulama-ulama yang membatasi jumlah *al-asmâ al-husnâ* hanya sembilan puluh sembilan nama, salah satunya adalah Ibnu Hazm al-Andalusi. Ia mengacu pada hadis yang diriwayatkan oleh Imam Bukhari yang disebutkan di atas. *Kedua*, ulama yang mengatkan bahwa jumlah *al-asmâ al-husnâ* tidak terbatas, berdasarkan kepada *ijtihâd* mereka sendiri. Golongan ulama ini diantaranya adalah Al-Baihaqi, Ibnu Al-Wazir, Fakhruddin Ar-Razi, Ibnu 'Arabi, dan al-Qurthubi.

Dari menganalisa nama-nama Tuhan yang termuat dalam al- Qur'an, dapat dilihat dua wujud Allah. Wujud yang pertama, disebut dengan wujud *jalâl*-Nya: yaitu nama-nama Allah yang memperlihatkan kebesaran-Nya, keperkasaan-Nya, ketidak-dapat- terbantahan-Nya, keagungan-Nya, dan kekuatan-Nya untuk menjadikan seperti apa yang diinginkannya. Adapun wujud Allah yang lain yaitu aspek yang memperlihatkan keindahan-Nya. Dimensi ini acapkali dikatakan dengan dimensi, apabila *jalâl* berhubungan dengan zat Allah, maka *jamâl* memiliki hubungan dengan sifat-sifat Allah. Suatu yang memberikan perhatian adalah di dalam al-Qur'an, nominal nama Allah yang memperlihatkan aspek *jamâliyyah* lebih banyak dari jumlah nama Allah yang menunjukkan aspek *jâlaliyah*. Sebagian sufi berpandangan, ini

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Abdur Razaq, Ensiklopedi Asma'ul Husna, (Jakarta: Pustaka Imam Syafi'i, 2016), 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Abdur Razaq, Ensiklopedi Asma'ul Husna, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Haffi, Kamus Arab, Inggris dan Indonesia, (Jakarta: Rieneka Cipta, 1994), 257.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ali Hasan Umar, Manfaat dan Keutamaan Asma'ul Husna, (Semarang: Kaifa Toha Putra, 1979),

menunjukkan bahwa kasih sayang Allah itu lebih besar dari murka-Nya, dan ridha-Nya lebih cepat daripada murka-Nya.<sup>5</sup>

Menurut Nasaruddin Umar<sup>6</sup>, masyarakat pada umumnya lebih melihat atau lebih menonjolkan sifat maskulinitas Tuhan dibanding feminism-Nya. Dapat dilihat adanya sifat Tuhan Maha Perkasa (al-'Azîz), Maha Besar (al-Kabîr), dan Maha Pembalas/Pedendam (al-muntaqim). Dapat dideteksi bahwa Allah swt., bukan hanya mempunyai sifat maskulin (the Father God) namun juga mempunyai sifat atau bahkan mayoritas dengan sifat feminin (the Mother God) seperti Tuhan Maha Penyayang (ar-Raḥîm), Maha Lembut (al-Lathîf), dan Maha Pemaaf (al-'Afuwwū).<sup>7</sup>

Diskursus ini untuk pertama kali dalam ilmu pengetahuan mempunyai sebutan masalah *teodisea*. Dapat dipahami bahwa adanya sifat Maha Menyempitkan nampak begitu sangat berlawanan dengan eksistensi Allah yang Maha Meluaskan, sehingga Allah seakan-akan perlu dibenarkan. Manusia seakan-akan mengajukan protes: Bagaimana Engkau, Allah Maha Adil dan Maha Baik, dapat mengizinkan keadaan seperti covid 19 yang mencerminta sifat *ad-dhâr* (Maha Menyengsarakan).<sup>8</sup>

Nama-nama tersebut adalah tanda-tanda dualitas yang ada pada sifat Allah. Dualitas tersebut adalah sebuah integral yang tidak dapat dipisahkan satu dengan yang lain. Keduanya ibarat dua sisi dari satu mata uang. Kedua sifat ini juga berhubungan dengan relasi antara pencipta dan yang diciptakan. Sifat-sifat femininitas (Jamâliyah) lebih berhubungan dengan sifat-sifat keserupaan (similarity), sedangkan sifat maskulinitas (Jalâliyyah) lebih berhubungan dengan sifat-sifat ketakterbandingan

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Jalaludin Rakhmat, "Allah dalam Dimensi Jalaiyah dan Jamaliyah," dalam http://misykat.net/artcle/131588/Allah-dalam-dimensi-jalaliyahjamaliyahkhjalluddin.html. Diakses pada 6 Juni 2024.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Lahir di Ujung-Bone tepatnya di Sulawesi Selatan pada 23 Juni 1959, Nasaruddin Umar adalah anak dari pasangan Andi Muhammad Umar dan Andi Bunga Tungke. Nasaruddin Umar kecil mulai berpijak dengan ilmu agama ketika ia dimasukkan pesantren oleh orang tuanya yaitu pesantren As'adiyah Sengkang. Di sisi lain juga diirngi oleh pendidikan sekolah dasar, yang dimulai rentan tahun 1965-1971. Nasaruddin Umar memiliki segudang pengalaman intelektual baik yang akade mis maupun nonakademis. Ia berhasil menyelesaikan studi S1 di IAIN Alaudin Ujung Pandang pada tahun 1984. Setelah mengenyam pendidikan starta satu, ia melanjutkan di kampus yang berbeda, yaitu IAIN Jakarta, meraih gelar (M.A.) pada tahun 1992, dan diikuti dengan gelar doctor pada tahun 1999. Lihat Nella Lucky, "Penafsiran Emansipatoris Dalam Al-Qur'an (Perspektif Pemikiran Nasaruddin Umar)", dalam *Jurnal Marwah*, Vol. 12 No. 2 Tahun 2013, 159.

Dalam perjalanan intelektualnya, Nasaruddin Umar jadi peserta visiting student di Mc. Gill University, kemudian di Leiden University. Lalu ia juga aktif menekuni dunia penelitian di beberapa kampus luar negeri, diantaranya: Mesir, Saudi Arabia, Palestina, Sri Lanka, Italia, Singapura, Belanda, Belgia, dan lainnya. Ia sekarang aktif menjadi dosen di beberapa kampus Negeri dan Swasta di Indonesia antara lain: UIN Jakarta, Universitas Paramadina, dan Universitas Indonesia. Nasaruddin Umar juga menjabat sebagai Rektor Universitas PTIQ Jakarta, kemudian di ICMI Pusat menjadi ketua Departemen Pemberdayaan Sosial dan Perempuan. Beberapa buku yang ia tulis dan berhasil diterbitkan antara lain: Teologi Gender (Pustaka Cicero, 2003), Argumen Kesetaraan Gender Perspektif Al-Qur'an (Paramadina, 1999), Paradigma Baru Teologi Perempuan (PT. Fikhati Aneska, 2000), Kodrat Perempuan Dalam Islam (LKAJ dan The Asia Foundation, 1999), dan lain-lain. Lihat Nasaruddin Umar, Mendekati Tuhan Dengan Kualitas Feminin, 245-246.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Nasaruddin Umar, *Mendekati Tuhan dengan Kualitas Feminin*, (Jakarta: PT. Alex Media Komputindo, 2014), 2.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Franz Magnis Suseno, *Menalar Tuhan*, (Yogyakarta: Kanisius, 2006), 216.

(incomparability) antara keduanya.<sup>9</sup> Ketika "Tuhan" disebut-sebut dalam konteks pemikiran Islam, kata itu bisa dipahami dari dua sudut pandang. Seseorang bisa memandang Tuhan sebagai Dia dalam diri-Nya sendiri, dimana ia mengesampingkan kosmos, yakni segala sesuatu selain Tuhan. Ditilik dari sudut pandang ini, hampir semua pemikir Muslim berkesimpulan bahwa Tuhan dalam diri-Nya sendiri, "Esensi" (dzât) Tuhan, tidak bisa diketahui. Dia tidak bisa dipahami. Ini mengantar pada konsep ketakterbandingan Tuhan (tanzih).

Khazanah Islam demikian biasanya diterima adanya dengan tiga tingkat pemikiran manusia. Tingkat pertama rasional, logis. Adapun tingkat kedua bersifat spiritual, dan yang ketiga ini terkait dengan perasaan-perasaan atau pengalaman keagamaan. Dan diantara keduanya ada imajinasi, atau daya imajinal.<sup>10</sup>

Seseorang melihat dualitas yang ada pada *al-asmâ al-husnâ* bertentangan satu dengan yang lain. Seperti sifat *al-Qâdhi* (Maha Menyempitkan) namun juga *al-Bâsith* (Maha Meluaskan), *al-Khâfidh* (Maha Merendahkan) paradoks dengan *ar-Râfi'* (Maha Meninggikan), *al-Mu'izzu* (Maha Memuliakan) itu juga berlawanan dengan *al-Mudzillu* (Maha Menghinakan). Oleh sebab itu, penulis melihat bahwa paradoks yang ada dalam *al-asmâ al-husnâ* bisa diselesaikan melalui pendekatan filosofis dan teologis. Dengan menggunakan teori dari Franz Magnis Suseno dan Nasaruddin Umar, akan terlihat penyelesaian tersebut melalui dimensi *jamâliyah* dan *jalâliyah*.

# **B. METODE PENELITIAN**

Setiap penelitian selalu dihadapkan pada persoalan yang memuat jawaban sistematis dan akurat, oleh karena itu diperlukan adanya metode yang digunakan dalam melakukan penelitian, untuk memecahkan dan mendapatkan jawaban atas persoalan yang ada. Berdasarkan hal tersebut, maka jenis penelitian yang dilakukan adalah penelitian kepustakaan (Library Research). Yaitu penelitian yang kajiannya menelusuri dan menelaah literatur atau sumber-sumber tertulis baik berupa buku-buku, jurnal, dan skripsi yang mempunyai relevansi dalam pembahasannya. Tinjauan pustaka yang penulis lakukan adalah:

Pertama, penelitian karya Ali Mahmudi seorang mahasiswa tahun 2018. Mahasiswa jurusan Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir UIN Walisongo Semarang tersebut meneliti al-asmâ al-husnâ dengan Judul "Al-asmâ al-husnâ Menurut Thabathab'i dalam Tafsir Al-Mizan. Jenis Penelitian yang digunakan oleh saudara Ali Mahmudi ini merupakan penelitian telaah pustaka (Library Research). Adapun tujuan ia menggunakan jenis penelitian ini untuk mengeksplorasi dan mengidentifikasi informasi dalam penafsiran Thabathabai mengenai ayat- ayat al-asmâ al-husnâ. Dan dari isi penafsiran tersebut adalah sesuai dengan kondisi sosial historis penulisnya.

Kedua, penelitian yang ditulis oleh Fitri Febryani seorang mahasiswa yang meneliti dengan judul "Peran Pembacaan Asmaul Husna dalam Pembelajaran Fiqih di Madrasah Aliyah Sidoarjo" tahun 2018. Ia menggunakan sebuah metode kualitatif dan jenis penelitiannya deskriptif. Adapun tujuan Fitri Febryani dalam meneliti hal tersebut

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Nasaruddin Umar, "Meraih Kepribadian Jamaliyah," dalam https://www.uinjkt.ac.id/id/meraih-kepribadian-jamaliyah/. Diakses pada 6 Juni 2024.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Haidar Bagir, *Islam Tuhan, Islam Manusia;Agama dan Spiritualitas di Zaman Kacau,* (Bandung: Mizan, 2017), 59.

adalah untuk mengetahui pelaksanaan membaca *al-asmâ al-husnâ* ketika pembelajaran fiqih. Data yang diambil menggunakan metode observasi, wawancara, dan dokumentasi. Hasil penelitian tersebut adalah menggunakan metode simulasi dalam pembacaan *al-asmâ al-husnâ* di setiap pembelajaran fiqih. Kemudian, dapat menambah semangat pada siswa dan meningkatkan nilai *religius* dalam diri siswa.

Ketiga, buku karya Nasaruddin Umar yang berujudul "Mendekati Tuhan dengan Kualitas Feminin". Di buku tersebut membahas mengenai hubungan laki-laki, perempuan, alam, dan Tuhan. Dari permulaan diciptakannya Nabi Adam sampai masa sekarang. Buku ini membahas konstruk diskriminasi gender yang diciptakan dari pendekatan sejarah yang ditampilkan. Dalam buku tersebut dijelaskan bahwa komposisi ideal kualitas maskulin-feminin tergambar di balik 99 nama-Nya dalam *Alasmâ al-husnâ*.

Keempat, penelitian yang dilakukan oleh Abd. Rahman, yang merupakan dosen jurusan bahasa dan sastra Arab UIN Alaudin Makassar. Penelitian yang ia tulis adalah "Memahami Esensi Al-asmâ al-husnâ dalam Al-Qur'an (Implementasinya Sebagai Ibadah dalam Kehidupan)". Dalam penelitian tersebut dihasilkan bahwa al-Qur'an menjelaskan bahwa pemilik al-asmâ al-husnâ adalah Allah yang memiliki makna teologis dan makna ihsan. Al-Qur'an tidak menyebut nama-nama atau sifat-sifat Allah, namun dijelaskan dalam hadis bahwa Allah memiliki Sembilan puluh Sembilan nama, seratus kurang satu. Al-asmâ al-husnâ sebagai fitrah manusia sehingga aplikasi dari sifat-sifat yang ada dalam *al-asmâ al-husnâ* ada dalam setiap individu seorang muslim. Kelima, buku karya M. Quraish Shihab, seorang pakar tafsir ternama Indonesia yang berjudul Menyingkap Tabir Ilahi:Asmaul Husna Dalam Perspektif Al-Qur'an. Dalam buku ini sang penulis mengajak serta Al-Qur'an menjelaskan arti al-asmâ al-husnâ dengan memperhatikan konteks kosa kata yang digunakan. Adapun hal unik dari karya ini ialah setiap akhir penafsiran masing-masing *al-asmâ al-husnâ* penulis memberikan contoh proses aktualisasi al-asmâ al-husnâ dalam kehidupan baik berupa ibadah maupun doa.11

# C. HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

# Diskursus Al-Asmâ Al-Husnâ

Kata *al-asmâ al-husnâ* secara etimologi tersusun dari dua suku kata, yaitu *al-asmâ*' dan *al-husnâ*. Secara bahasa kata *al-asmâ*' jika dilihat dalam kamus Arab merupakan perubahan kata *ism* dari bentuk *mufrad* ke bentuk *jama*' yang bearti nama/nama-nama.¹² Di dalam kamus *munjid* kata *ism* mempunyai pengertian "suatu lafaz yang digunakan atas sesuatu yang berbentuk benda atau sifat dengan tujuan untuk menentukan dan membedakannya."¹³ Arti kata *Ism* juga ditemukan dalam kamus online bahasa Arab *al-Ma'ânî*, yaitu sesuatu yang digunakan untuk mengetahui sesuatu dan menunjukkan atas sesuatu. Para ulama nahwu memberikan makna *ism* dengan "sesuatu yang memberi tahu akan suatu makna yang tidak bersamaan dengan zaman papun." Adapun nama agung adalah semua bentuk nama yang menghimpunkan makna-makna

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> M. Quraish Shihab, *Menyingkap Tabir Ilahi: Asmâul Husnâ dalam perspektif al-Qur'an*, (Jakarta: Lentera Hati, 2008).

<sup>12</sup> Mahmud Yunus, Kamus Arab-Indonesia, (Jakarta: PT Mahmud Yunus Wa Dzuriyyah, 2010), 42.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Louis Ma'luf, *Al-Munjid Fi Lugah Wal 'Alâm*, (Beirut: Dâr Al-Masyriq, 1986), 352.

dari sifat Allah. Kata ism mempunya bentuk jama' yaitu asmâ', asâmiyy, dan asâmin.¹⁴ Quraish Shihab juga menyebutkan bahwa kata ism berasal dari kata assumu yang bermakna ketinggian, atau assimah yang bermakna tanda. Hal ini kemudian dapat dipahami bahwa ism merupakan tanda bagi sesuatu, dan juga harus dijunjung tinggi.¹⁵ Ism juga secara mutlak menunjukkan kepada sesuatu yang diberi nama.¹⁶

Al-husnâ mempunyai makna baik, cantik, dan yang paling bagus.<sup>17</sup> Kata tersebut memiliki bentuk *jama*' yaitu husnayâtin dan husanun. Selain itu, kata al-husnâ juga bentuk feminin atau muannas dari kata ahsan yang mempunyai arti yang terbaik.<sup>18</sup>

Beberapa para sarjana muslim timur tengah memiliki karya tentang *al-asmâ al-husnâ* dan memunculkan nama-nama tersebut dengan variatif. Di dalam hadis yang dikemukakan oleh Imam Tirmidzi menyebutkan bahwa nama-nama tersebut berjumlah 99. Meski banyak ulama yang mengatakan lebih dari itu, bahkan ada yang menyebut 290 nama/sifat, namun al-Asyqar memaparkan bahwa data tersebut tidak valid, dan tidak masuk ke dalam *asmâul husnâ*. Sementara Nasaruddin Umar berpendapat bahwa *al-asmâ al-husnâ* Tuhan tidak bisa hanya dinilai dengan 99. Namun Allah yang menginformasikan dalam al-Qur'an bahwa nama-Nya berjumah 99.

Para ulama Nusantara<sup>20</sup> banyak menjadikan *al-asmâ al-<u>h</u>usnâ* sebagai bahan kajian, baik dari aspek filosofis, teologis, sufistik dan lainnya. Salah satu karya yang membahas terkait tema ini adalah *risâlah 'amal ma'rifah wa taqrîr* karangan Syekh Abdurrahman Shiddiq al-Banjari, ia mengutarakan bahwa *asmâul <u>h</u>usnâ* masuk dalam bagian tauhid, yaitu *tawhîd al-asmâ*. Lebih lanjut ia menjelaskan bahwa *asmâ* yang terlihat dalam kosmos ini adalah manifestasi dari *asmâ- asmâ* Allah.<sup>21</sup>

Kajian-kajian tentang al- $asm\hat{a}$  al- $\underline{h}usn\hat{a}$  tidak lepas dari sumber utamanya yaitu al-Qur`an dan hadis. Contohnya yaitu :

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، عَنِ النَّبِيّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ: «لِلَّهِ تِسْعَةٌ وَتِسْعُونَ اسْمًا، مَنْ حَفِظَهَا دَحَلَ الْجُنَّةَ

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Aplikasi Kamus Online "Al-Ma'any," dalam https://www.almaany.com/id/dict/ar. Diakses pada 12 Juni 2024.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> M. Quraish Shihab, *Menyingkap Tabir Ilahi: Al-Asmâ' Al-Husnâ dalam Perspektif al-Qur'an*, (Jakarta: Lentera Hati, 2005), xxxvi.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Jamaluddin Muhammad ibn Abdullah, *Syarḥu Ibn 'Aqîl 'ala alfiyyah*, (t.tp., al-Haramain Jaya, 2005, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Ahmad Warson Munawwir, *Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap*, (Surabaya: Pustaka Progressif, 1984), 265.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Jamaluddin Muhammad ibn Manzhur al-Anshari, *Lisân Al-'Arab*, (Libanon: Dâr al-Ma'ârif, 1981), 878.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Umar Sulaiman al-Asygar, Asmâul Husnâ, (Jakarta: Qisthi Press, 2004), 11.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Nusantara diartikan sebagai daerah lain di luar pulau jawa atau daerah di luar dari pengaruh budaya jawa, namun tempat tersebut masih didentifikasi sebagai tempat penaklukan. Lihat Jerry H. Bently, *et al.*, *Seascapes: Maritime Histories, Littoral Cultures, and Transoceanic Exchanges*, (Honolulu: University of Hawai Press, 2007), 61.

 $<sup>^{\</sup>mbox{\tiny 21}}$  Abdurrahman Shiddiq al-Banjari,  $\it ris \hat a lah$  'amal ma'rifah wa taqrîr, (Banjarmasin: Toko Buku Muwaddah, t.th.), 26.

Dari Abu Hurairah, dari Nabi Shallallâhu 'alaihi wasallam bersabda: "Allah mempunyai 99 nama, barang siapa yang menghafalnya pasti masuk surga". (HR. Muslim)<sup>22</sup>

Pembahasan tentang apa yang menyangkut Allah selalu menjadi diskursus yang menarik. Seperti diskursus mengenai nama dan sifat Allah yang acap kali meninggalkan perdebatan yang serius di kalangan ulama. Dalam tradisi pemikiran mayoritas, nama dan sifat itu secara esensi dan eksistensi adalah hal yang sama. Namun hal tersebut dibantah dengan Ibn 'Arabi yang mengatakan bahwa nama (*ism*) mengacu kepada "penandaan" antara nama dan objek yang dinamai. Nama (*ism*) selalu mengacu kepada yang dinamain (*al-musammâ*). Acuan dari *ism* kepada yang dinamai, menjadi *dalâlah*. Hal tersebut jelas bahwa nama menjadi tanda atas sesuatu yang ditandai. Ini yang merupakan dalil bagi Ibn 'Arabi bahwa *al-ismu dalîl lî dzât.*<sup>23</sup>

Dari pemaparan di atas dapat dicermati bahwa nama bukanlah sesuatu yang dimaksud. Nama berada di luar dari sesuatu tersebut, sehingga nama hanya sebagai tanda bagi sesuatu itu. Dalam diskursus ketuhanan, nama mempunyai arti relasi terhadap Zat, yaitu relasa penandaan bagi Zat.<sup>24</sup> Rasyid Ridha menjelaskan bahwa ada yang dikenal dengan *isbât al-sifât*. Sifat-sifat Tuhan bersifat *azali* dan kekal, sebab tidak bisa dilepaskan dari Zat Tuhan. Sifat-sifat tersebut tergambar dalam *asmâul husnâ*. Dalam memahami sifat-sifat Tuhan, Rasyid Ridha tidak menggunakan takwil. Ia memahami sifat-sifat Tuhan sesuai dengan apa yang tertulis dalam al-Qur`an, tanpa mempersalahkannya lebih jauh seperti yang sering diperdebatkan oleh *mutakallimîn*. Hal yang dilakukannya itu sama dengan apa yang dipahami oleh kaum salaf, seperti Ahmad ibn Hanbal dan Ibn Taimiyah, dalam hal keterikatan terhadap teks wahyu, tanpa mempunyai keinginan untuk merasionalisasikan teks wahyu. Hal tersebut bertujuan untuk mengimani sifat Tuhan sebagai mana yang dipaparkan oleh al-Qur`an tanpa mengingkarinya.<sup>25</sup>

# Jamâliyah dan Jalâliyah dalam Al-Asmâ Al-Husnâ

Jamâliyah bisa diartikan sebagai feminin, sedangkan jalâliyah bisa diartikan maskulin. Diskursus mengenai feminin dan maskulin sudah banyak dikaji di kalangan akademisi, aktivis, dan pegiat hak asasi manusia (HAM). Hal tersebut sudah pasti berkaitan dengan dua jenis manusia, yaitu laki-laki dan perempuan. Laki-laki mempunyai sifat disebut yang disebut dengan maskulin, sedangkan perempuan memiliki sifat yang disebut dengan feminin. Namun dalam kenyataannya, kedua sifat tersebut bisa saja tertukar, ada laki-laki yang feminin (kemayu), ada juga perempuan yang maskulin.<sup>26</sup>

Sifat perempuan (feminin) itu sering dikenali dengan lemah lembut, penyayang, penyabar, pengertian, pemaaf, dan lainnya. Sedangkan sifat laki-laki (masculinity) itu

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Abu Husain Muslim ibn al-Hajjaj, *Shaḥiḥ Muslim*, (Lebanon: Dar al-fikr, 2011), juz 2, 566.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Muhammad al-Fayadh, *Teologi Negatif Ibn 'Arabi: Kritik Metafisika Ketuhanan*, (Yogyakarta: Lkis Pelangi Aksara, 2012), 247.

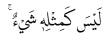
<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Muhammad al-Fayadh, Teologi Negatif Ibn 'Arabi: Kritik Metafisika Ketuhanan, 245.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Ris'an Rusli, *Pemikiran Teologi Islam Modern*, (Depok: Prenada Media, 2018), 84-85.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Riant Nugraha, *Gender dan Strategi Pengurus Utamanya di Indonesia*, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011), 31.

kuat, rasional, jantan, perkasa, kuasa.<sup>27</sup> Ketika berdialektika mengenai Allah pun tidak bisa lepas dari sifat-sifat tersebut (*feminin* dan *masculinity*). Di dalam al-Qur`an pemahaman tentang Allah dimulai dari sifat-sifat Ilahi yang diwahyukan. Dari keduanya ada dua paradigma dasar, yaitu keserupaan dan ketakterbandingan. Seorang pemikir muslim Fazlur Rahman untuk memahami al-Qur`an, seseorang harus memahami konteks pewahyuan dan ajaran al-Qur`an, dan berikutnya memilah dan menyaring prinsip moral-sosial agar dapat diaktualisasikan pada masa sekarang. Ia melanjutkan bahwa hubungan antara teks dan pembaca adalah hubungan yang dialektis, ia menolak sebuah teks dapat mengartikan maknanya sendiri, dan menitikberatkan pentingnya makna asal teks dan signifikansi lingkaran hemeneutis. <sup>28</sup>

Aspek ketakterbandingan Allah meliputi Maha Perkasa, Maha Pemarah, Maha Agung, Maha Bijaksana, Maha Penyiksa, Maha Raja, dan lainnya. Sedangkan aspek keserupaan-Nya meliputi Maha Penyabar, Maha Dekat, Maha Pemberi Kasih Sayang, Maha Pemaaf, dan lain-lain. Melihat hubungan antara ketakterbandingan dan keserupaan dalam istilah-istilah yin dan yang, harus meneliti dan mempelajari macammacam pengaruh posisi teologis. Cara paling mudah untuk melakukan ini adalah menunjukkan bagaimana nama-nama Allah dalam al-Qur'an yang mengacu pada sifat khusus eksistensi, dikaitkan dengan salah satu atau kedua pandangan itu. Pada satu tataran seluruh nama Ilahi bisa dimengerti dalam batasan ketakterbadingan Allah. Al-Qur'an menegaskan bahwa "tak ada sesuatu pun yang serupa dengannya" (Q.S. 42:11).



Dan pernyataan ini bisa diberlakukan pada nama Allah yang manapun, jika tidak ada sesuatu pun yang serupa dengan-Nya, maka seseorang tidak punya jalan atau cara untuk memahami-Nya, karena pemahaman bergantung pada keserupaan dan keterjangkauan. Allah Maha Mengetahui dan Maha Kuasa, sama sekali berbeda dari ketidaktahuan dan kelemahannya. Segala sesuatu yang bisa dikatakan dengan tepat dan benar mengenai Allah mestilah dinegasikan atau dinafikan dari seluruh ciptaan. Seluruh sifat Allah adalah milik-Nya semata. Jika menggunakan kata-kata yang lazim untuk merujuk dan mengacu pada realitas Ilahi, maka yang demikian ini sekadar melukiskan keterbatas seseorang dan kemustahilan mengungkap Zat yang tidak bisa diketahui dalam bahasa. Ditilik dari paradigma ini, seluruh nama Ilahi mengikuti ketakterbandandingan yang ditegaskan oleh bagian pertama dari syahadat "Tidak ada Tuhan selain Allah."<sup>29</sup>

Abu Abdillah Muhammad Yusuf as-Sanusi al-Hasani mengatakan segala puji bagi Allah Zat yang Maha Luas kedermawanan dan pemberian-Nya, yang keesaann-Nya menjadi saksi atas kepastian wujud-Nya. Yang Maha Perkasa yang perkasa di kerajaan-Nya dari sekutu bagi-Nya dalam mengatur apapun. Dalam nama-nama Allah (asmâul husnâ) terdapat sifat nafsiyyah dan sifa salbiyyah. Hakikat sifat nafsiyyah adalah adalah hâl al-wâjibah bagi suatu Zat selama Zat tersebut tidak di'illati dengan suatu 'illat.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Mansour Fakih, *Analisis Gender dan Transformasi Sosial*, (Yogyakarta, Pustaka Pelajar, 1997), 8.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> M. Faisol, *Hermeneutika Gender, Perempuan dalam Tafsir Bahr al-Muhith*, (Malang: Maliki Press, 2011), 26.

 $<sup>^{29}</sup>$  Sachiko Murata, *The Tao of Islam*, diterjemahkan oleh Rahmani Astuti dan M.S. Nasrullah. (Bandung: Mizan, 1996),  $8_3$ .

Seperti *tahayyuz* (mengambil tempat atau ruang secukupnya) bagi *jirm* umpamanya. Sebab bagi *jirm*, *tahayyuz* itu wajib selama ia merupakan *jirm*.<sup>30</sup>

Sachiko Murata berpendapat bahwa nama-nama yang maskulin (yang) dan nama-nama yang feminine (ying) pada asalnnya ialah "Tao" (Tuhan). Kemudian Dia menciptakan segala sesuatu dengan dualitas, yaitu kualitas yin dan kualitas yang. Sifatsifat tersebut kemudian dimanifestasikan pada asmâul husnâ kemudian diproyeksikan dalam diri manusia. Dalam dimensi kemanusiaan, dualitas Ilahi yang berdimensi feminin dan maskulin memiliki makna yang mendasar. Ini menjadi acuan bagi manusia agar menjalani hidup dengan tidak semena-mena. Karena selain Tuhan memiliki sifat Maha Penyayang, Dia juga memiliki sifat al-Muntaqim (Maha Pendendam).

# Kasifikasi Al-asmâ al-husnâ Dalam Al-Qur`an, Berdasarkan Dimensi Jamâliyah dan Jalâliyah

Dari penjelasan di atas, peneliti memperoleh pemetaan *al-asmâ al-husnâ* dalam al-Qur`an atas dasar dimensi *jamâliyah* dan *jalâliyah*.

| No | Dimensi Jamâliyah                                         | Ayat Al-Qur`an                | Dimensi Jalâliyah                                  | Ayat Al-Qur`an                     |
|----|-----------------------------------------------------------|-------------------------------|----------------------------------------------------|------------------------------------|
| 1  | <i>Ar-Ra<u>h</u>mân</i><br>(Maha Pengasih)                | Al-Fâtiḥah ayat 1             | <i>Al-Malik</i><br>(Maha<br>Berkuasa/Merajai)      | Al- <u>H</u> asyr ayat 23          |
| 2  | Ar-Ra <u>h</u> îm<br>(Maha Penyayang)                     | Al-Fâtiḥah ayat 1             | Al-'Azîz<br>(Maha Perkasa)                         | An-Naml ayat 9                     |
| 3  | <i>Al-Quddûs</i><br>(Maha Suci)                           | Al-Hasyr ayat 23              | <i>Al-Jabbâr</i><br>(Maha Kuasa)                   | Al- <u>H</u> asyr ayat 23          |
| 4  | As-Salâm<br>(Maha Pemberi<br>Ketentraman)                 | Al-Hasyr ayat 23              | <i>Al-Mutakabbir</i><br>(Maha Besar atau<br>Megah) | Al- <u>H</u> asyr ayat 23          |
| 5  | Al-Muhaimin<br>(Maha Memelihara)                          | Al-Hasyr ayat 23              | <i>Al-Khâliq</i><br>(Maha Pencipta)                | Al- <u>H</u> asyr ayat 24          |
| 6  | Al-Mu`minu<br>(Maha Pemberi<br>Keamanan)                  | Al-Hasyr ayat 23              | <i>Al-Bâri`</i><br>(Maha Pembuat)                  | Al- <u>H</u> asyr ayat 24          |
| 7  | <i>Al-Gaffâr</i><br>(Maha Pengampun)                      | Thâhâ ayat 82                 | <i>Al-Muhsawwir</i><br>(Maha Pembentuk)            | Al- <u>H</u> asyr ayat 24          |
| 8  | <i>Al-Wahhâb</i><br>(Maha Pemberi)                        | Ali-'Imrân aya t 8            | <i>Al-Qahhâr</i><br>(Maha Pemaksa)                 | Al-A'râf ayat 127                  |
| 9  | <i>Ar-Razzâq</i><br>(Maha Pemberi<br>Rezeki)              | <i>Al-<u>H</u>ajj</i> ayat 58 | Al-Qâbidh<br>(Maha Menyempitkan)                   | Al-Baqarah ayat<br><sup>2</sup> 45 |
| 10 | <i>Al-Fattâ<u>h</u></i><br>(Maha Pembuka<br>Pintu Rahmat) | Fâthir ayat 2                 | Al-Khâfidh<br>(Maha Merendahkan)                   | Al-Wâqi'ah ayat 3                  |
| 11 | Al-'Alîm<br>(Maha Mengetahui)                             | Al-Baqarah ayat 181           | Al-Mudzil<br>(Maha Menghinakan)                    | Al-Mujâdalah ayat<br>20            |
| 12 | Al-Bâsith                                                 | As-Syurâ ayat 27              | Al- <u>H</u> akam                                  | Al-An'âm ayat 57                   |

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Muhammad ibn Yusuf as-Sanusi, *Syarḥun Ummul Barâhin*, Diterjemahkan oleh Ahmad Muntaha, (Kediri: Santri Salaf Press, 2014), 67.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Atika Zuhrotus Sufiyana, *Relasi Gender dalam Kajian Islam*, "The Tao of Islam Karya Sachiko Murata," dalam Jurnal Tadrib, Vol. 3 No. 1 Tahun 2017, 128.

|    | (Maha Melapangkan)                                 |                         | (Maha Mengadili)                                   |                          |
|----|----------------------------------------------------|-------------------------|----------------------------------------------------|--------------------------|
| 12 | Ar-Râfi'                                           | Al-Muiâdalah əvət 11    | Al-'Azhîm                                          | Asy-Syûra ayat 4         |
| 13 | (Maha Meninggikan)                                 | Al-Mujâdalah ayat 11    | (Maha Agung)                                       | Asy-Syûra ayat 4         |
| 14 | Al-Mu'izz (<br>Maha Memuliakan)                    | Ali-'Imrân ayat 26      | <i>Al-'Aliy</i><br>(Maha Tinggi)                   | Al- <u>H</u> ajj ayat 62 |
| 15 | As-Samî'<br>(Maha Mendengar)                       | Ar-Ra'd ayat 10         | <i>Al-Kabîr</i><br>(Maha Besar)                    | Luqmân ayat 30           |
| 16 | <i>Al-Bashîr</i><br>(Maha Melihat)                 | An-Nisâ` ayat 58        | <i>Al-Jalîl</i><br>(Maha Luhur)                    | Ar-Raḥmân ayat<br>27     |
| 17 | <i>Al-Lathîf</i><br>(Maha Lembut)                  | Luqmân ayat 16          | <i>Al-Bâ'ist</i><br>(Maha Membangkitkan)           | Al- <u>H</u> ajj ayat 7  |
| 18 | <i>Al-Khabîr</i><br>(Maha<br>Memberitakan)         | Luqmân ayat 16          | As-Syahîd<br>(Maha Menyaksikan)                    | Al- <u>H</u> ajj ayat 17 |
| 19 | <i>Al-<u>H</u>alîm</i><br>(Maha Penyantun)         | <i>Al-Aḥzâb</i> ayat 51 | <i>Al-Haq</i><br>(Maha Benar)                      | An-Nûr ayat 25           |
| 20 | Al-Gafûr<br>(Maha Pengampun)                       | Al-Aḥzâb ayat 73        | Al-Qawiy<br>(Maha Kuat)                            | Al-Mujâdalah ayat<br>21  |
| 21 | <i>As-Syakûr</i><br>(Maha Menerima<br>Syukur)      | Fâthir ayat 34          | <i>Al-Matîn</i><br>(Maha Kokoh)                    | Adz-Dzâriyat ayat<br>58  |
| 22 | <i>Al-<u>H</u>afîzh</i><br>(Maha Memelihara)       | Al-Anbiyâ` ayat 82      | Al-Mubdi`<br>(Maha Memulai)                        | Al-Burûj ayat 13         |
| 23 | Al- <u>H</u> asîb<br>(Maha Membuat<br>Perhitungan) | An-Nisâ` ayat 6         | Al-Muʾid<br>(Maha Mengembalikan)                   | Yûnus ayat 4             |
| 24 | <i>Al-Karîm</i><br>(Maha Mulia)                    | Al-Mu`minûn ayat 116    | <i>Al-Mumît</i><br>(Maha Mematikan)                | An-Najm ayat 43-<br>44   |
| 25 | Al-Mujîb<br>(Maha Mengabulkan<br>Doa)              | Hûd ayat 61             | <i>Al-Wâjid</i><br>(Maha Menemukan/<br>Mewujudkan) | Adh-Dhuḥa ayat 7         |
| 26 | Al-Wâsi'<br>(Maha Luas)                            | Al-Baqarah ayat 115     | Al-Qayyûm<br>(Maha Berdiri Sendiri)                | Thâhâ ayat 111           |
| 27 | Al-Wadûd<br>(Maha Mencintai<br>atau Mengasihi)     | Al-Burûj ayat 13-14     | <i>Al-Wâ<u>h</u>id</i><br>(Maha Esa)               | Al-Baqarah ayat<br>163   |
| 28 | <i>Al-Majîd</i><br>(Maha Mulia)                    | Hûd ayat 73             | <i>Al-Aḥad</i><br>(Maha Esa/Merajai)               | Al-Ikhlâsh ayat 1        |
| 29 | Al-Wakîl<br>(Maha Mewakili atau<br>Memelihara)     | Ali-'Imrân ayat 173     | Al-Qâdir<br>(Maha Kuasa)                           | Al-An'âm ayat 65         |
| 30 | Al-Walî<br>(Maha Melindungi)                       | An-Nisâ` ayat 45        | Al-Muqtadir<br>(Maha Mampu)                        | Al-Kahfi ayat 45         |
| 31 | <i>Al-<u>H</u>amîd</i><br>(Maha Terpuji)           | Al-Baqarah ayat 267     | Al-Muqaddim<br>(Maha Mendahulukan)                 | Qâf ayat 28              |
| 32 | Al-Muḥshî<br>(Maha Menghitung)                     | Al-Jinn ayat 28         | Al-Muakhkhir<br>(Maha Mengakhirkan)                | Ibrâhîm ayat 44          |
| 33 | <i>Al-Barr</i><br>(Maha Melimpahkan<br>Kebaikan)   | At-Thûr ayat 28         | <i>Al-Awwal</i><br>(Maha Pertama)                  | Al- <u>H</u> adîd ayat 3 |
| 34 | At-Tawwâb<br>(Maha Penerima<br>Tobat)              | At-Taubah ayat 118      | <i>Al-Âkhir</i><br>(Maha Akhir/<br>Penghabisan)    | Al- <u>H</u> adîd ayat 3 |
| 35 | Al-'Afuww<br>(Maha Pemaaf)                         | An-Nisâ` ayat 99        | Al-Zhâhir<br>(Maha Nyata)                          | Al- <u>H</u> adîd ayat 3 |

| 36 | <i>Ar-Rauf</i><br>(Maha Pelimpah<br>Kasih)                          | Al- <u>H</u> adîd ayat 57 | Al-Wâlî<br>(Maha Memerintah)                                          | Ar-Ra'du ayat 11              |
|----|---------------------------------------------------------------------|---------------------------|-----------------------------------------------------------------------|-------------------------------|
| 37 | Al-Ganî<br>(Maha Kaya)                                              | Fâthir ayat 15            | Al-Bâthin<br>(Maha Tersembunyi)                                       | Al- <u>H</u> adîd ayat 3      |
| 38 | <i>Al-Mugnî</i><br>(Maha Meberi<br>Kekayaan)                        | At-Taubah ayat 28         | Al-Muntaqim<br>(Maha Pemberi Balasan)                                 | Ibrâhîm ayat 47               |
| 39 | <i>An-Nâfi'</i><br>(Maha Pemberi<br>Manfaat)                        | An-Nisâ` ayat 79          | Mâlikul Mulki<br>(Maha Pemilik Kerajaan)                              | Ali-'Imrân ayat<br>189        |
| 40 | <i>An-Nûr</i><br>(Maha Pemberi<br>Cahaya)                           | An-Nûr ayat 35            | Dzul Jalâl Wal Ikrâm<br>(Maha Memiliki<br>Keluhuran dan<br>kemuliaan) | Ar-Ra <u>h</u> mân ayat<br>78 |
| 41 | <i>Al-Hâdî</i><br>(Maha Pemberi<br>Petunjuk)                        | Al-Furqân ayat 31         | Al-Jâmi'<br>(Maha Penghimpun)                                         | Ali-'Imrân ayat 9             |
| 42 | <i>Ar-Rasyîd</i><br>(Maha Tepat<br>Tindakannya atau<br>Maha Pandai) | Al-Baqarah ayat 186       | Al-Mâni'<br>(Maha Mencegah)                                           | Al-Anbiyâ` ayat<br>43         |
| 43 | As-Shabûr<br>(Maha Penyabar)                                        | Ali-'Imrân ayat 146       | Ad-Dhâr<br>(Maha Pemberi<br>mudharat)                                 | Yûnus ayat 49                 |
| 44 | Al-Muqît<br>(Maha Pemelihara)                                       | An-Nisâ` ayat 85          | <i>Al-Badî'</i><br>(Maha Pencipta<br>Pertama)                         | Al-Baqarah ayat<br>117        |
| 45 | <i>Al-Mu<u>h</u>yî</i><br>(Maha<br>Menghidupkan)                    | Thâhâ ayat 111            | <i>Al-Bâqî</i><br>(Maha Kekal)                                        | Thâhâ ayat 73                 |
| 46 | <i>Al-<u>H</u>ayy</i><br>(Maha Hidup)                               | Thâhâ ayat 11             | Al-Wârist<br>(Maha Pewaris)                                           | Ali-'Imrân ayat<br>180        |
| 47 | As-Shamad (Maha<br>Dibutuhkan)                                      | Al-Ikhlâsh ayat 2         | Al-Muta'âlî<br>(Maha Tinggi)                                          | Ar-Ra'du ayat 9               |
| 48 | <i>Al-<u>H</u>akîm</i><br>(Maha Bijaksana)                          | Al-Mâidah ayat 118        | Ar-Raqîb<br>(Maha Mengawasi)                                          | Al-Aḥzâb ayat 52              |
| 49 | Al-'Adlu<br>(Maha Adil)                                             | An-Nahl ayat 90           | As-Syahîd<br>(Maha Menyaksikan)                                       | An-Nisâ` ayat 166             |
| 50 | <i>Al-Muqsith</i><br>(Maha Adil)                                    | Ali-'Imrân ayat 18        |                                                                       |                               |

# Analisis Paradoks Al-Asmâ Al-Husnâ

Wahyu biasa diartikan sebagai pence rahan (*Isyraqiyyah*) atas hati atau pikiran seseorang dalam hal ini Nabi Muhammad. Al-Qur`an juga menjelaskan bahwa Tuhan telah mengilhami manusia dengan kesadaran akan yang baik dan buruk. Dalam tradisi Semit, wahyu biasanya dipahami sebagai firman Tuhan yang disampaikan secara langsung atau tidak kepada orang tertentu yang terpilih. Dalam Islam, sesuai dengan petunjuk al-Qur`an, wahyu dapat dikelompokkan menjadi:

a. Wahyu yang disampaikan kepada benda mati, binatang, dan serangga.

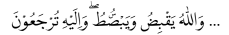
- b. Wahyu untuk para malaikat.
- c. Wahyu yang diturunkan kepada manusia.32

Peneliti dalam hal ini mengakhiri usaha untuk secara filosofis mendekati Tuhan dengan menghadap masalah yang dalam filsafat dianggap tantangan terbesar bagi orang yang percaya akan adanya Tuhan. Masalah yang dapat dirumuskan dalam pertanyaan sederhana: Apa sebabnya Allah memiliki dua sifat yang seolah-olah bertentangan satu dengan yang lainnya, semacam adanya parakdosial. Ada paradoks diri dalam sebuah diskursus yang mengaku ingin menetapkan keesaan Zat Maha Benar. Pada saat yang sama, harus diingat bahwa "dualitas" ini tak pernah mengimplikasikan pemisahan mutlak. Yang dibicarakan disini adalah polaritas, atau dua dimensi komplementer dari realtitas tunggal. Jika menggunakan istilah *dualitas*, maka ini disebabkan teks-teks itu umumnya berbicara tentang dua prinsip.

Melihat dualitas yang ada pada *al-asmâ al-husnâ* bertentangan satu dengan yang lain. Seperti sifat *al-Qâbidh* (Maha Menyempitkan) namun juga *al-Bâsith* (Maha Meluaskan), *al-Khâfidh* (Maha Merendahkan) paradoks dengan *ar-Râfi*' (Maha Meninggikan), *al-Mu'izzu* (Maha Memuliakan) itu juga berlawanan dengan *al-Mudzillu* (Maha Menghinakan).

Masalah ini untuk pertama kalinya disebut masalah *teodisea* dari kata "theos" yang bearti Allah dan "dike" yang bearti keadilan oleh filosof Jerman Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716). *Teodisea* memiliki arti *pembenaran Allah* yang dimaksud adalah bahwa adanya penderitaan kelihatan sedemikian bertentangan dengan eksistensi Allah yang Maha Tahu dan Maha Baik, sehingga Allah seakan-akan perlu dibenarkan. Manusia seakan-akan mengajukan protes: Bagaimana Allah memiliki sifat Maha Menyempitkan tapi juga Maha Meluaskan, Allah Maha Baik dengan sifat *Raḥmân* dan *Raḥîm* akan tapi juga memiliki sifat *al-Muntaqim*.<sup>33</sup>

Sebagai contoh paradoks dalam nama Allah *al-Qâbidh* dengan *al-Bâsith*. Jika dilihat maknanya secara mendalam, kedua nama Allah itu tidak bertentangan satu dengan yang lainnya. Lafaz *al-Qâbidh* tersusun dari akar kata yang makna dasarnya bearti "sesuatu yang diambil" dan "keterhimpunan pada sesuatu". Dari makna tersebut muncul makna lain yaitu "menahan, menggenggam, dan menyempitkan". Melalui nama ini Allah dapat menutup pintu atau menghalangi kesejahteraan, kebahagiaan, dan kesenangan manusia. Namun yang disempitkan oleh Allah adalah manusia yang berbuat kejahatan. Dan bahkan bisa jadi Allah pun menyempitkan sesuatu yang dia tidak senangi. Sulaiman al-Khatabi mengatakan "*al-Qâbidh* adalah Allah yang menahan dan menyempitkan rezeki". Sedangkan Ibnu Atsir berpendapat bahwa Allah menahan rezeki dengan kebaikan-Nya.<sup>34</sup> Dalam Q.S. al-Baqarah/2: 245 disebutkan sebagai berikut.



10.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Harsh Narain, Konsep Wahyu dalam Islam dan Hinduisme, (Jakarta: Lembaga Studi Agama, 1989),

<sup>33</sup> Franz Magnis Suseno, Menalar Tuhan, Yogyakarta: Kanisius, 2006, 217.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Muhammad Syafii Antonio, *Sukses, Kaya, dan Bahagia dengan Asmaul Husna*, 124.

... Allah menyempitkan dan melapangkan (rezeki). Kepada-Nyalah kamu dikembalikan.

Kata *qabadha* dalam bentuk kata kerja juga ditemukan ketika Allah menguraikan tentang kekuasaan-Nya memendekan dan memanjangkan bayang-bayang. Al-Ghazali menyimpulkan bahwa *al-Qâbidh* Allah yang memegang nyawa ketika mati dan melepaskan saat hari bangkit.<sup>35</sup> Abdurrahman ibn Sa'di menuturkan bahwa Allah sebagai *al-Qâbidh* yaitu Menyempitkan rezeki, roh, dan jiwa.<sup>36</sup> Di dalam al-Qur'an tidak ditemukan kata *al-Bâsith* sebagai sifat Allah, melainkan ditemukan dalam bentuk kata kerja dengan yang melakukannya Allah, yaitu dalam Q.S. Al-Baqarah/2:245.

Siapakah yang mau memberi pinjaman yang baik kepada Allah? Dia akan melipatgandakan (pembayaran atas pinjaman itu) baginya berkali-kali lipat. Allah menyempitkan dan melapangkan (rezeki). Kepada-Nyalah kamu dikembalikan.

Al-Bâsith sebagaimana yang dikemukakan ayat di atas mengandung makna "keterhamparan" kemudian dari makna itu muncul makna-makna yang lain seperti "memperlua" dan "melapangkan".<sup>37</sup> Seseorang bisa memedomani sifat ini dengan cara berlapang dada menerima semua yang diberikan oleh Allah, dan mempermudah urusan orang lain terhadapnya.

Nama Allah *al-Khâfidh* dari dasar kata "*khafada*" memiliki arti merendahkan. Dari arti tersebut kemudian muncul *al-Khâfidh* yaitu yang merendahkan. Al-Ghazali beranggapan bahwa arti dari nama Allah ini yaitu orang-orang yang tidak beriman kepada Allah dan Rasul-Nya maka Allah akan rendahkan mereka dengan kesengsaraan. Allah yang punya kuasa agar musuh-musuh-Nya menjadi rendah. Allah juga merendahkan manusia yang melihat segala sesuatu dari indrawi atau menyenangkan dirinya sebagaimana binatang.<sup>38</sup> Allah berfirman dalam al-Qur`an:

خَافِضَةٌ رَّافِعَةٌ

(Kejadian itu) merendahkan (satu golongan) dan meninggikan (golongan yang lain).

Ulama lain berpendapat bahwa Allah merendahkan derajat orang yang tidak mengakui keberadaan-Nya, yang membangkang terhadap hukum-hukum-Nya, yang menyombongkan diri dan menghardik milik orang lain. Allah berkehendak merendahkan semua makhluk yang mendurhakai-Nya.<sup>39</sup> sedangkan lawannya yaitu *ar-Râfi*', kata *ar-Râfi*' tidak digambarkan dalam al-Qur`an sebagai kata sifat yang merujuk

190 | MUMTAZ: Jurnal Studi Al-Qur'an dan Keislaman, Vol. 8, No. 02, 2024, 178-198

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> M. Quraish Shihab, Menyingkap Tabir Ilahi: Al-Asmâ' Al-Husnâ dalam Perspektif al-Qur'an, 122.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Abdur Razaq, *Ensiklopedi Asma'ul Husna*, 616.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> M. Quraish Shihab, Menyingkap Tabir Ilahi: Al-Asmâ' Al-Husnâ dalam Perspektif al-Qur'an, 123.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> M. Quraish Shihab, *Menyingkap Tabir Ilahi: Al-Asmâ' Al-Husnâ dalam Perspektif al-Qur'an*, 128-129.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Muhammad Syafii Antonio, *Sukses, Kaya, dan Bahagia dengan Asmaul Husna*, 131.

134.

kepada Allah, melainkan hanya ada kata kerja bahwa Allah "yarfa'u darajât". Hal demikian tergambarkan dalam Q.S. Mujadalah/58:11.

... Allah niscaya akan mengangkat orang-orang yang beriman di antaramu dan orang-orang yang diberi ilmu beberapa derajat. Allah Mahateliti terhadap apa yang kamu kerjakan.

Banyak disebutkan dalam al-Qur'an bahwa Allah meninggikan derajat para Nabi dan Wali, juga digambarkan bagaimana Allah meninggikan suatu yang ada di langit, seperti bintang dan lainnya. "Meninggikan" yang dimaksud dalam hal ini adalah meninggikan derajat seseorang di akhirat, kemudian ada juga yang berpendapat dalam artian fisik, yaitu mengangkat langit untuk menyelamatkan para Nabi dari ancaman orang-orang durhaka.40 Allah meninggikan para ulama yang menuntut ilmu untuk agama mereka. Rasul pernah bersabda "seburuk-buruknya ulama adalah mereka yang mengunjungi pemimpin, dan sebaik-baiknya para pemimpin adalah mereka yang mengunjungi ulama. Sebaik-baik pemimpin adalah ia yang berada di depan pintu rumah orang fakir, dan seburuk-buruknya orang fakir adalah yang berada di depan rumah pemimpin."41

Contoh nama Allah lain yang terlihat paradoks vaitu al-Mu'izz dab al-Mudzill. Jika dilihat dari segi makna, al-Mu'izz biasa diberi makna "Yang Menjadikan Mulia". Lafaz *Al-Mu'izz* memiliki dasar kata ع-ز-ز yang jika diperhatikan memiliki makna kuat, keras.<sup>42</sup> Jika kata tersebut disandarkan kepada Allah, maka memiliki makna bahwa Allah mempunyai kemampuan yang kuat, sehingga tidak ada satupun makhluk yang mempu menyamainya, maka makna itu menggambarkan kemahamuliaan Allah. Imam menielaskan bahwa Al-Mu'izz (Maha Memuliakan) menganugerahkan kekuasaan bagi siapa yang dikehendaki-Nya dan mencabut dari siapa yang dikehendaki-Nya. Sepertinya, hal demikian dipandang oleh al-Ghazali diantaranya dari firman Allah Q.S. Âli-'imrân/3:26 yang mengatakan<sup>43</sup>:

Katakanlah (Nabi Muhammad), "Wahai Allah, Pemilik kekuasaan, Engkau berikan kekuasaan kepada siapa pun yang Engkau kehendaki dan Engkau cabut kekuasaan dari siapa yang Engkau kehendaki. Engkau muliakan siapa yang Engkau kehendaki dan Engkau hinakan siapa yang Engkau kehendaki. Di tangan-Mulah segala kebajikan. Sesungguhnya Engkau Mahakuasa atas segala sesuatu.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> M. Quraish Shihab, Menyingkap Tabir Ilahi: Al-Asmâ' Al-Husnâ dalam Perspektif al-Qur'an, 127.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Jalaluddin Rumi, Fîhi Mâ Fîhi: Aḥadist Maulanâ Jalâluddîn al-Rûmi, Syâ'ir al-Shufiyyah al-Akbar, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Abu Husain Ahmad ibn Faris, *Mu'jam Magâyis Al-Lugah*, Mesir: Syarikah wa Maktabah, 1971, 38. <sup>43</sup> M. Quraish Shihab, Menyingkap Tabir Ilahi: Al-Asmâ' Al-Husnâ dalam Perspektif al-Qur'an, 133-

Pada ayat di atas, dengan kekuasaan-Nya Allah dapat merangkai kemuliaan. Dan kekuasaan yang sejati adalah keterlepasan dari segala kebutuhan kecuali kepada Allah dan pada saat itu juga yang kuasa adalah yang menguasai kerajaannya, yaitu tentara dan rakyat. Kerajaan seseorang adalah hati dan tentara serta rakyatnya yaitu nafsu, amarah, syahwat. Ketika seseorang dapat mengendalikan kerajaannya maka ia mencapai tingkat kemuliaan yang Allah janjikan kepadanya.

Sedangkan *al-Mudzill* Nama Allah ini bermakna Allah menimpahkan kehinaan. Namun, dalam al-Qur'an tidak ditemukan ini sebagai sifat Allah, melainkan dalam bentuk kata kerja yang tertuju kepada Allah. Jika seseorang beranggapan bahwa kebutuhan ada di makhluk dan merasa akan hal demikian, kemudian kerakusan mendiami jiwanya, hingga dia kecewa akan hasilnya, sungguh kehinaan telah disandangnya.<sup>44</sup>

Engkau muliakan siapa yang Engkau kehendaki dan Engkau hinakan siapa yang Engkau kehendaki. Di tangan-Mulah segala kebajikan. Sesungguhnya Engkau Mahakuasa atas segala sesuatu.

Allah juga melalui sifat ini menegaskan bahwa Dia mampu membuat hina kepada siapa saja yang Allah kehendaki. Maka tidak ada seorang yang mampu menahan-Nya.<sup>45</sup>

Keinginan manusia bebas tidak sekadar berasal dari paksaan, namun juga dari keniscayaan. Manusia bukan dipaksa ketika hendak mengerjakan dengan bebas. Seseorang juga tidak dicegah untuk memiliki pikiran bebas saat sedang membuat pertimbangan. Kehendak bebas manusia tidak terikat pada paksaan yang berasal dari rantai sebabakibat. Kehendak bebas manusia juga tidak terikat pada keniscayaan yang berasal dari ke-Mahatahuan Tuhan.

Pada Makkah awal, nama Allah tidak termasuk dalam *al-asmâ al-husnâ*. Ketika al-Qur'an diturunkan untuk pertama kali, orang-orang Arab pada waktu itu sudah mengenal kata "Allah", sebab itu pada periode Makkah awal tersebut orang-orang Arab tidak asing lagi ketika mendengar kata "Allah". Allah sendiri memperkenalkan diri-Nya pertama kali dengan nama *al-Karîm*. Lafaz *al-Karîm* sendiri yang mensifati Allah dalam kitab suci merujuk kepada Allah dengan kata "*Rabb*". Bahkan kata tersebut yang berbentuk *superlatif* yang merujuk kepada Allah yaitu "*al-Akram*" yaitu dalam Q.S. Al-'Alaq/96:3.



Bacalah! Tuhanmulah Yang Mahamulia,

Dalam tafsir al-Misbah dijelaskan adanya kontra antara kata اِقْرَأُ yang pertama dengan kata أُوْرَأُ yang ada di ayat ke tiga. Perintah baca pada ayat pertama dimaksudkan

<sup>44</sup> M. Quraish Shihab, Menyingkap Tabir Ilahi: Al-Asmâ' Al-Husnâ dalam Perspektif al-Qur'an, 134.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Muniruddin, "Al-Asma Al-Husna Sebagai Manajemen Kesalihan Sosial", 107.

untuk syarat yang ada pada seseorang ketika ingin membaca, yaitu harus tulus karena Allah. Adapun di ayat yang ketiga, Allah memaparkan manfaat yang bisa diambil pada saat manusia membaca sebuah bacaan bahkan ketika bacaan tersebut diulang. Janji Allah adalah ketika manusia membaca karna Allah, maka Dia akan memberikan pengetahuan, ilmu, dan wawasan, walaupun yang manusia baca hal yang diulang. Quraish Shihab juga melanjutkan dalam tafsirnya bahwa kata "al-Akram" biasa diartikan sebagai "Maha Pemurah atau Yang Paling". Lafaz tersebut berasal dari "karama" yang biasanya diterjemahkan: memberi dengan mudah, terhormat, mulia, dan lainnya.<sup>46</sup>

Bukan hanya *al-Karîm*, sifat Allah *al-Barr* juga disebutkan dalam al-Qur`an pada periode Makkah awal ini dalam dimensi *jamâliyah*. Sifat tersebut bergandengan dengan sifat lainnya yaitu *ar-Raḥîm*. Hal tersebut bisa dilihat dalam Q.S. at-Thûr/52:28 yang berbunyi:

Sesungguhnya kami menyembah-Nya sejak dahulu. Sesungguhnya hanya Dialah Yang Mahaluas kebajikan-Nya lagi Maha Penyayang."

Dalam himpunan mushafnya, ayat-ayat al-Qur'an selalu dimulai dengan basmalah. Dari segi urutan waktu datangnya wahyu, al-Qur'an dimulai dengan ayat-ayat pertama surah al-'Alaq yang diawali dengan ucapan "Iqra' bismirabbika al-ladzî khalaq... kata awal dari al-Qur'an ini baik yang pertama maupun yang kedua, merupakan "kata-kunci" yang memuat makna sedemikian pentingnya, serta sangat strategis kedudukannya dalam risalahnya berkomunikasi dengan manusia.

Islam mengenal bahwa Allah Yang Maha Kuasa itu mempunyai banyak nama sesuai dengan sifat-sifat-Nya. Akan tetapi mengapa yang dipilih sebagai tutur kata dalam kontak awalnya nama-nama *Rabb, Raḥmân,* dan *Raḥîm* (*Bismi Rabbika, Bismillâhiraḥmânirraḥîm*). Melalui kata ini al-Qur'an ternyata menyerukan agar seseorang berpikir dan merenung sesudah terlebih dahuu diajak membaca (*Iqra*'). Nama-nama yang ditampilkan dalam perkenalan awal ini bertumpu pada makna hakiki dari penciptaa (*Khalaq*). Apakah makna hakiki dari penciptaan itu, menurut wahyu suci ini? Segala ciptaan yang ada disekitar dan dalam dirinya, seluruhnya hadir dalam nama *ar-Rahmân.*<sup>47</sup>

Selain nama Allah *al-Karîm*, pada periode Makkah awal ini juga Allah memperkenalkan diri-Nya kepada melalui al-Qur'an dengan nama *al-Ghafûr*. Dalam kitab *Mu'jam Mufradât* diketahui bahwa asal kata *al-Ghafûr* dari kata "*ghafara*" yang memiliki makna dasar "mengenakan sesuatu apa yang melindunginya dari kotoran batin". Dan darinya dikatakan: tinggalkanlah pakaianmu di dalam mangkuk, dan sentuhlah pakaianmu, karena sesungguhnya lebih memaafkan dari pada kotoran. Dan

<sup>47</sup> Ali Yafie, "Al-Qur`an Memperkenalkan Diri," dalam *Jurnal Ulumul Qur`an,* Vol. 1 No. 1 Tahun 1989, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> M. Quraish Shihab, *Tafsir Al-Misbah (Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur`an),* (Jakarta: Lentera Hati, 2002), 398.

ampunan Allah adalah melindungi hamba dari bahaya tersentuh oleh siksaan. Dan ini mejadi bagian dari sifat Allah.<sup>48</sup>

Al-Khattâbi menjelaskan bahwa jika terdapat nama Allah yang secara jelas berasal dari akar kata yang serupa, namun dalam bentuk yang lain, sudah dipastikan bahwa kata-kata tersebut mempunyai makna baru yang dimunculkan, buka hanya sekadar pengulangan. Selain itu Imam Ghazali juga menjelaskan perbedaanya, terutama nama Allah *al-Ghafûr*. hal tersebut memberi informasi bahwa Allah mengampuni dosa-dosa hamba-Nya yang sangat banyak tidak terbilang. Sedangkan *al-Ghaffâr* menginformasikan makna bahwa Allah sering kali mengampuni, walaupun hamba tersebut melakukan dosa yang sama untuk kesekian kalinya.<sup>49</sup>

Harus pahami bahwa nama-nama Allah bersumber dari *al-Kitâb*. Jika *al-Kitâb* merupakan bahwa dari Allah kepada Muhammad, maka ia harus memiliki karakter sebagai berikut:

- a. Karena Allah bersifat absolut, memiliki kesempurnaan pengetahuan, dan tidak memiliki sifat relatif, maka kitab-kitab-Nya pun pada sisi kandungannya (*almuhtawâ*) mengandung unsur-unsur yang absolut.
- b. Karena Allah tidak perlu mencurahkan ilmu dan petunjuk bagi diri-Nya sendiri, maka kitab ini yang merupakan kitab penutup diturunkan sebagai petunjuk manusia. Demikian pada sisi pemahamannya (*al-Fahm al-Insâni*) ia harus memuat unsurunsur yang relative.
- c. Karena kesempurnaan cara berpikir manusia dicapai melalui bahasa, maka ada dua konsekuensi, yaitu: *Pertama*, kitab ini dimanifestasikan dengan bahasa manusia. *Kedua*, kitab ini harus memiliki karakter khusus, yaitu muatannya bersifat absolut dan pemahamannya bersifat relatif. Karakter ini yang disebut dengan kemutlakan bentuk linguistic (*tsabât al-nash*) yang berupa teks sekaligus memiliki relatifitas pemahaman (*harakah al-muhtawâ*). Karakter semacam ini yang mengindikasikan bahwa *al-Kitâb* berasal dari Tuhan, karena tidak mungkin bagi manusia yang lemah memenuhi persyaratan tersebut.<sup>50</sup>

Kata *al-Kitâb* ada di dalam al-Qur`an sebanyak 255 kali dalam bentuk tunggal dan dalam bentuk *jama*' sebanyak enam kali. Penggunaan kata tersebut yang paling sering di dalam al-Qur`an adalah dalam kaitannya dengan wahyu Tuhan kepada para Nabi. Jadi, kepada para Nabi sebelum Muhammad telah diturunkan kitab.<sup>51</sup>

Bukan hanya dimensi *jamâliyah*, Allah juga memberitahukan kepada makhluk berupa dimensi *jalâliyah*. *Al-Qâdir* adalah nama yang pertama kali Allah perkenalkan kepada makhluk-Nya dari dimensi *jalâliyah* yang bearti Maha Kuasa. Teologi Asy'ariyah menjelaskan bahwa sifat-sifat Allah tidak berdiri sendiri tetapi bersatu dalam esensi Allah yang satu. Menurut aliran ini, sifat-sifat yang tampak bertentangan sebenarnya adalah manifestasi dari esensi Allah yang tak terbagi dan sempurna.<sup>52</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Abû Qâsim al-Husain Ibn Muhammad al-Isfaḥâni, *Mu'jam Mufradât alfâz al-Qur*'ân, (Beirut: Dar al-Fikr, 1981), 609.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Abu Hamid Al-Ghazali, *Al-Maqshad Al-Asnâ Syarh Asmâ` Allah Al-Husnâ*, (Damsyik: Matba'ah al-Shabâh, 1999), 120.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Muhammad Shahrur, *al-Kitâb wa al-Qur`ân: Qirâ`ah Mu'âshirah*, Diterjemahkan oleh Sahiron Syamsuddin, (Yogyakarta: KALIMEDIA, 2015), 66.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Taufik Adnan Amal, *Rekontruksi Sejarah al-Qur`an*, (Jakarta: PT Pustaka Alvabet, 2013), 48.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Abu Hamid Al-Ghazali, *Al-Magsad Al-Asna fi Sharh Asma' Allah Al-Husna*. 46.

Al-Ghazali, seorang tokoh penting Asy'ariyah, dalam karyanya "*Al-Maqshad Al-Asnâ*," menjelaskan bahwa memahami sifat-sifat Allah sebagai aspek dari kesatuan yang tak terbagi menghindarkan adanya kontradiksi. Semua sifat Allah melengkapi satu sama lain dalam kesempurnaan-Nya.

Ayat tentang nama Allah *al-qâdir* turun berkenaan agar manusia ingat, terlebih orang-orang gurun pasir pada waktu itu bahwa setiap dari mereka akan kembali hidup di hari kiamat. Allah telah menciptakan dan memeliharanya itu benar-benar berkuasa mengembalikan manusia kepada kehidupan sesudah mati, memperbaruinya lagi setelah rusak. Penciptaan pertama kali itu menjadi saksi akan kemahakuasaan Allah, sebagaimana ia menjadi saksi atas penetuan dan pengaturan-Nya. penciptaan yang Allah lakukan akan tiada hikmahnya jika tidak ada penghidupan kembali untuk memperlihatkan rahasia dan mengasihi balasan yang setimpal.<sup>53</sup>

Gambaran tentang nama Allah *al-Qâdir* disebutkan dalam Q.S. Ath-Thâriq/86:8, yang berbunyi:

Sesungguhnya Dia (Allah) benar-benar kuasa untuk mengembalikannya (hidup setelah mati)

Ayat tersebut memberitahukan bahwa Tuhan dalam proses menciptakan makhluk itu dengan sangat memukau dan sempurna, dan berkat ke Maha Kuasa-nya Tuhan dapat menghidupkan setelah kematian. Jika dicermati kata "innahu" pada ayat di atas kembali kepada Pencipta yaitu Allah. Memang secara eksplisit belum disematkan kepada Allah mengenai hal itu, akan tetapi kata "khuliqa" sebelum ayat itu pada dasarnya disematkan kepada Allah, argumennya adalah karena mustahil sesuatu termasuk seorang hamba dapat menciptakan atau mengadakan dirinya sendiri.<sup>54</sup>

Periode Makkah awal juga tampil nama Allah yaitu dzul jalâli wal ikrâm, nama ini cukup mengagumkan karena nama ini menyatukan sifat jamâliyah dan jalâliyah, dan hanya tampil sekali dalam al-Qur`an. Allah mengatakan:

Mahaberkah nama Tuhanmu Pemilik keagungan dan kemuliaan.

Terkait hal ini Ibnu Jarir mengatakan: "nama Allah yang satu ini Maha Mulia, yaitu nama Rabb Muhammad, karena Dia yang memiliki keagungan dan kemuliaan. Allah yang memiliki keagungan dan karunia atas segala nikmat.

Memahami apapun terkait Tuhan yang kurang fokus terhadap paradoks dalam *alasmâ al-husnâ* bisa memicu pemahaman yang tidak sempurna dan bisa mengubah perilaku manusia. Contohnya, ketika Allah dipahami sekadar Zat Yang Maha Pengampun dan Maha Penyayang, secara tidak lamsung memberikan dampak kelunakan secara moral. Itu bisa terjadi karena Tuhan dipahami sebagai Zat yan memaafkan segala kesalahan-kesalahan dan mengampuni dosa-dosa manusia. Oleh karena itu, ajaran tasawwuf mengajarkan zikir kepada Allah melalui Asmaul Husna,

<sup>53</sup> Sayyid Qutub, *Tafsîr Fî Zhilâlil Qur`ân*, 236.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> M. Quraish Shihab, *Tafsir Al-Misbah (Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur`an)*, 183.

agar manusia dapat mempersepsi Allah secara menyeluruh dan tidak memahami-Nya secara parsial.

Hal tersebut secara umum dapat diselesaikan dengan cara bahwa memahami sifat-sifat Allah tidaklah bertentangan satu dengan yang lainnya, namun saling melengkapi. Misalnya sifat kasih sayang (ar-raḥmân) dan sifat (al-muntaqim) Allah tidak bertentangan, tetapi saling mendukung. Allah menciptakan makhluk dengan kasih sayang-Nya, namun juga memberikan balasan yang setimpal kepada makhluk yang berbuat maksiat atau kejahatan.. Selain itu, dalam konteks nama-nama Allah, setiap nama atau sifat Allah memiliki makna yang dalam dan luas. Sehingga, walaupun terkadang terlihat bertentangan dalam sudut pandang manusia yang terbatas, namun dalam pandangan yang lebih luas, kedua sifat tersebut saling berpadu dan harmonis dalam keagungan Allah.

# D. KESIMPULAN

Berdasarkan pemaparan dan temuan-temuan di atas mengenai *al-asmâ al-husnâ* dalam dimensia *jamâliyah* dan *jalâliyah* yang menjadi identitas Allah, hendaknya bisa dimegerti bahwa kedua bagian itu adalah bentuk kesempurnaan dan kemahakuasaan Allah yang luar biasa. Perbedaan atau paradoks yang dilihat dalam *al-asmâ al-husnâ*-Nya bahkan tidak bermaksud untuk meruntuhkan konsep keesaan Allah.

Penyelesaian paradoks dalam Asmaul Husna terletak pada pemahaman yang mendalam tentang tauhid dan konteks di mana sifat-sifat Allah dinyatakan. Pendekatan teologis dan filosofis yang diambil oleh ulama Asy'ariyah, Maturidiyah, serta filsuf Islam, dan tafsir kontekstual membantu menjelaskan bahwa sifat-sifat Allah, meskipun tampak bertentangan, sebenarnya mencerminkan kesempurnaan dan kesatuan ilahi.

Hal tersebut secara umum dapat diselesaikan dengan cara bahwa memahami sifatsifat Allah tidaklah bertentangan satu dengan yang lainnya, namun saling melengkapi. Misalnya sifat kasih sayang (ar-raḥmân) dan sifat (al-muntaqim) Allah tidak bertentangan, tetapi saling mendukung. Allah menciptakan makhluk dengan kasih sayang-Nya, namun juga memberikan balasan yang setimpal kepada makhluk yang berbuat maksiat atau kejahatan. Selain itu, dalam konteks nama-nama Allah, setiap nama atau sifat Allah memiliki makna yang dalam dan luas. Sehingga, walaupun terkadang terlihat bertentangan dalam sudut pandang manusia yang terbatas, namun dalam pandangan yang lebih luas, kedua sifat tersebut saling berpadu dan harmonis dalam keagungan Allah. Al-asmâ al-ḥusnâ terlihat paradoks karna pemahaman manusia masih bersifat parsial, belum menyeluruh. Bukan sifat-sifat Allah yang bertentangan, namun pemahaman manusia terhadap Allah yang bersifat parsial. Akibatnya seolah-olah ada paradoks di dalam nama-nama-Nya.

### **DAFTAR PUSTAKA**

- Abdullah, Jamaluddin Muhammad. *Syarhu Ibn 'Aqîl 'ala alfiyyah*. t.tp., al-Haramain Jaya, 2005.
- Al-Anshari, Jamaluddin Muhammad ibn Manzhur. *Lisân Al-'Arab*. Libanon: Dâr al-Ma'ârif, 1981.
- Al-Asygar, Umar Sulaiman. *Asmâul <u>H</u>usnâ*. Jakarta: Qisthi Press, 2004.
- Al-Banjari, Abdurrahman Shiddiq. *risâlah 'amal ma'rifah wa taqrîr*. Banjarmasin: Toko Buku Muwaddah, t.th.
- Al-Fayadh, Muhammad. Teologi Negatif Ibn 'Arabi: Kritik Metafisika Ketuhanan. Yogyakarta: Lkis Pelangi Aksara, 2012.
- Al-Ghazali, Abu Hamid. *Al-Maqshad Al-Asnâ Syarh Asmâ` Allah Al-<u>H</u>usnâ.* Damsyik: Matba'ah al-Shabâh, 1999.
- Al-Hajjaj, Abu Husain Muslim. Shaḥiḥ Muslim. Lebanon: Dar al-fikr, 2011, juz 2.
- Al-Isfaḥâni, Al-Abû Qâsim al-Husain. *Mu'jam Mufradât alfâz al-Qur'ân*. Beirut: Dar al-Fikr, 1981.
- Amal, Taufik Adnan. *Rekontruksi Sejarah al-Qur`an*. Jakarta: PT Pustaka Alvabet, 2013. Antonio, Muhammad Syafii. *Sukses, Kaya, dan Bahagia dengan Asmaul Husna*. Jakarta:
- Tazkia Publishing, 2009.
- Aplikasi Kamus Online "Al-Ma'any," dalam https://www.almaany.com/id/dict/ar.
- As-Sanusi, Muhammad ibn Yusuf. *Syar<u>h</u>un Ummul Barâhin*. Diterjemahkan oleh Ahmad Muntaha, Kediri: Santri Salaf Press, 2014.
- Bagir, Haidar. Islam Tuhan, Islam Manusia; Agama dan Spiritualitas di Zaman Kacau. Bandung: Mizan, 2017.
- Bently, Jerry H., *et al.*, *Seascapes: Maritime Histories, Littoral Cultures, and Transoceanic Exchanges*. Honolulu: University of Hawai Press, 2007.
- Faisol, M. Hermeneutika Gender. Perempuan dalam Tafsir Bahr al-Muhith, Malang: Maliki Press, 2011.
- Fakih, Mansour. *Analisis Gender dan Transformasi Sosial*. Yogyakarta, Pustaka Pelajar, 1997.
- Haffi, Kamus Arab, Inggris dan Indonesia. Jakarta: Rieneka Cipta, 1994.
- Ibn Faris, Abu Husain Ahmad. *Mu'jam Maqâyis Al-Lugah*. Mesir: Syarikah wa Maktabah, 1971.
- Ma'luf, Louis. *Al-Munjid Fi Lugah Wal 'Alâm*. Beirut: Dâr Al-Masyriq, 1986.
- Munawwir, Ahmad Warson. *Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap*. Surabaya: Pustaka Progressif, 1984.
- Murata, Sachiko. *The Tao of Islam*, diterjemahkan oleh Rahmani Astuti dan M.S. Nasrullah. Bandung: Mizan, 1996.
- Narain, Harsh. Konsep Wahyu dalam Islam dan Hinduisme. Jakarta: Lembaga Studi Agama, 1989.
- Nugraha, Riant. Gender dan Strategi Pengurus Utamanya di Indonesia. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011.
- Qutub, Sayyid. Tafsîr Fî Zhilâlil Qur`ân. Jilid 12, Beirut: Sarus Syuruq, 1992.

- Rakhmat, Jalaluddin. "Allah dalam Dimensi Jalaiyah dan Jamaliyah," dalam http://misykat.net/artcle/131588/Allah-dalam-dimensi jalaliyahjamaliyahkhjalluddin.html.
- Razaq, Abdur. Ensiklopedi Asma'ul Husna. Jakarta: Pustaka Imam Syafi'i, 2016.
- Rumi, Jalaluddin. *Fîhi Mâ Fîhi: Aḥadist Maulanâ Jalâluddîn al-Rûmi, Syâ'ir al-Shufiyyah al-Akbar*. diterjemahkan oleh Abdul Latif, Yogyakarta:IKAPI, 2018.
- Rusli, Ris'an. Pemikiran Teologi Islam Modern. Depok: Prenada Media, 2018.
- Shahrur, Muhammad. *Al-Kitâb wa al-Qur`ân: Qirâ`ah Mu'âshirah*. Diterjemahkan oleh Sahiron Syamsuddin, Yogyakarta: KALIMEDIA, 2015.
- Shihab, M. Quraish. *Menyingkap Tabir Ilahi: Asmâul Husnâ dalam perspektif al-Qur'an.* Jakarta: Lentera Hati, 2008.
- Shihab, M. Quraish. *Tafsir Al-Misbah (Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur`an)*. Jakarta: Lentera Hati, 2002.
- Sufiyana, Atika Zuhrotus. Relasi Gender dalam Kajian Islam, "The Tao of Islam Karya Sachiko Murata," dalam Jurnal Tadrib, Vol. 3 No. 1 Tahun 2017.
- Suseno, Franz Magnis. *Menalar Tuhan* Yogyakarta: Kanisius, 2006.
- Umar, Ali Hasan. *Manfaat dan Keutamaan Asma`ul Husna*. Semarang: Kaifa Toha Putra, 1979.
- Umar, Nasaruddin. "Meraih Kepribadian Jamaliyah,"dalam *https://www.uinjkt.ac.id/id/meraih-kepribadian-jamaliyah/*.
- Umar, Nasaruddin. *Mendekati Tuhan dengan Kualitas Feminin*. Jakarta: PT. Alex Media Komputindo, 2014.
- Yafie, Ali. "Al-Qur`an Memperkenalkan Diri," dalam *Jurnal Ulumul Qur`an*, Vol. 1 No. 1 Tahun 1989.
- Yunus, Mahmud. *Kamus Arab-Indonesia*. Jakarta: PT Mahmud Yunus Wa Dzuriyyah, 2010.